
33
WWW.QUDSONLINE.IRI 10840 شــماره I ســال ســی و نهــم I 2026 ــه Iدوشــنبه 22 دی I 1404 22 رجــب I 1447 12 ژانوی

مریم احمدی شــیــروان     اســام به عنوان دینی 
جامع و کامل، همواره بر اهمیت خدمت به همنوعان 
تأکید فراوانی داشته اســت. این خدمت، نه صرفاً 
یک عمل داوطلبانه، بلکه رکن اساسی نظام ارزشی 
اسلامی بوده و ریشه در تعالیم آسمانی و آموزه‌های 
اهــل‌بــیــت)ع( دارد. در ایــن عصر که با چالش‌های 
اقتصادی و معیشتی روبه‌رو هستیم، نقش خدمت 
و همدلی در انسجام اجتماعی و ارتقای رفاه عمومی 
بیش از پیش برجسته شــده اســت. در ایــن راستا، 
بازگشت به آمــوزه‌هــای دینی و ارزش‌هـــای انسانی، 
راه‌گشای عبور از بحران و بازسازی اعتماد متزلزل در 

جامعه خواهد بود.
در گفت‌وگو با حجت‌الاسلام والمسلمین دکتر 
محمد عابدی، عضو هیئت علمی پژوهشگاه فرهنگ 
و اندیشه اسلامی با هدف بازتعریف مفهوم خدمت 
در جامعه امــروز و ارائــه راهکارهایی بــرای تقویت 
روحیه خدمت‌رسانی و همدلی در میان شهروندان، 
ابعاد مختلف خدمت، معیارهای ارزشمندی آن، 
آداب خدمت‌رسانی و تأثیرات آن را مــورد بررسی 

قرار داده‌ایم.

خدمت، جوهر حیات اجتماعی در اندیشه اسلام■
دکتر عابدی در ابتدا با بیان اینکه 
فلسفه وجودى حکومت دینى و 
ــى، بـــرقـــرارى  ــامـ حــاکــمــیــت اسـ
عدالت و خدمتگزارى به مردم، 
بــه‌ویــژه محرومان و نیازمندان اســت، می‌گوید: 
ــام، در  ــذارى و پــذیــرش مسئولیت‌ها در اسـ ــ واگ
راستاى استقرار و گسترش عدالت اجتماعى و 
خدمت‌رسانى به همنوعان در همه عرصه‌هاى 
اجتماعى است و مسئولیت در نگرش اسلامى بار 
امانتى سنگین برای افراد است که اگر نتوانند به 
شکل شایسته به مقصدش برسانند و حقش را ادا 
کنند، سخت مورد بازخواست قرار خواهند گرفت. 
امیرالمؤمنین)ع( به یکى از کارگزارانش نوشت: »...

َّهُ فى عنُقُکَِ  َــکَ بطِعُمْةٍَ وَ لکنِ انَِّ عمَلَکََ لیَسَْ ل
َــةٌ« همانا مسئولیت ]و منصب[ تو، طعمه و  امَــان
شکار نیست، بلکه بار امانتى در گردن تو است. هر 
ــر، وظیفه  ــگــاه بـــالاتـــر و مــهــم‌ت چـــه مــقــام و جــای
خدمتگزارى بیشتر و سنگین‌تر. بر همین مبنا 
وظیفه پیامبران الهى در قبال مردم، بالاترین بود و 
خدماتشان شایان توجه‌تر. اولیاى گرامى اسلام و 
پیشوایان دینى نیز این‌گونه بــوده‌انــد. زندگى آن 
بزرگواران مملو از خدمات شایسته به بشریت از 
زمان حضور تا همیشه تاریخ است و هر کدام در این 
میدان، صحنه‌هایى بس بزرگ و باشکوه از حماسه 
و ایثار خلق کرده‌اند. رهبران الهى نیز که مشروعیت 
حاکمیت خویش را از کانال الهى دریافت کرده‌اند 
و بازوان اجراییشان و زنجیره‌اى که به آنان وابسته 

است همه و همه این‌گونه هستند.

خدمت‌رسانى، ارزشى اخلاقى■
وی اضافه می‌کند: خدمت به بندگان خدا ارزشی 
اسلامى و اخلاقى است و آیات و روایــات فراوانى در 
ایــن خصوص وارد شــده اســت. سیره عملى رسول 
اکرم)ص( و امامان معصوم)ع( نیز به‌خوبى گویاى آن 
است و شاید عملى ارزشمندتر از خدمت به خلق در 
گفتار و سیره آن بزرگواران نیابیم. پیامبراکرم)ص( آن را 
در ردیف ایمان به خدا آورده و مى‌فرماید: دو خصلت 
است که چیزى بالاتر از آن دو نیست، یکى ایمان به 
خدا و دیگرى سود رساندن به بندگان خدا. حضرت 
على)ع( نیز مى‌فرماید: به همه مردم نیکى کن؛ چرا 
که ارزش هیچ عملى در پیشگاه خداوند سبحان با 
فضیلت کارهاى نیک برابرى نمی‌کند. بنابراین، از نظر 
ارزشى و حسن فعلى کمتر عملى به پاى خدمت به 
مردم می‌رسد. از نظر حسن فاعلى نیز هر کس براى 
اجتماع و مردم سودمندتر باشد از بهترین مردم به 
حساب مى‌آید. از رسول خدا)ص( پرسیدند: خداوند 
چه کسى را بیشتر دوست دارد؟ فرمود: کسى که براى 
دیگران سودمندتر باشد. امیرالمؤمنین)ع( مى‌فرماید: 
افَضَْلُ الناّسِ انَفْعَهُمُْ للِناّس؛ِ بهترین مردم کسى 

است که براى مردم مفیدتر باشد.
دکتر عابدی به برخی از معیارهاى ارزشمندى نیز اشاره 
کرده و یادآور می‌شود: خدمت‌رسانی ارزش ذاتى دارد 
و براساس بیان آیات و روایــات، اصل خدمت‌رسانى 

کارى پسندیده، عقلایى و تحسین برانگیز، همچنین 
کــارى ماندگار و داراى اثــرى جـــاودان اســت. از قرآن 
کریم استفاده می‌شود آنچه به ســود مــردم باشد، 
جاودانى و آنچه سودمند نباشد، همانند کف روى 
َّبدَُ فیَذَهْبَُ جفُاءً وَ  آب از بین رفتنى است: »... فاَمََّا الز
امَاّ ما ینَفْعَُ الناّسَ فیَمَکْثُُ فىِ الارْضِْ کذَلکَِ یضَْربُِ 
اللهُّ الامْثْال«)رعد: 17( کف به کنارى مى‌افتد و نابود 
مى‌شود، ولى آنچه به مردم سود مى‌رساند ]مثل آب یا 

فلز خالص[ در زمین مى‌ماند. 
مــعــیــار دیــگــر ارزشــمــنــدى خــدمــت‌رســانــى، حس 
ــى و غـــیـــرخـــواهـــى اســــــت. عـــواطـــف  ــ ــت ــوع‌دوســ ــ ن
انسان‌دوستانه حکم می‌کند خدمت به همنوعان، به 
فریاد آنان رسیدن، رفع گرفتارى آنان و شاد کردنشان 
کارى بسیار پسندیده و اخلاقى است. سخن گهربار 
رسول اکرم)ص( نیز در همین راستاست که فرمود: منَْ 
اصَْبحََ لا یهَتْمَُّ باِمُوُرِ المْسُْلمِینَ فلَیَسَْ منِهْمُْ وَ منَْ سَمعَِ 
رجَلُاً ینُادى یا للَمْسُْلمِینَ فلَمَْ یجُِبهُْ فلَیَسَْ بمِسُْلمٍِ. 
کسى که در هر صبحگاهى به امور مسلمانان همت 
نگمارد و در اندیشه کارهاى آنان نباشد از آن‌ها نیست 
و کسى که بشنود مردى فریاد مى‌زند و کمک مى‌طلبد 

و به او کمک نکند مسلمان نیست.

خادمان مردم، آبرومندان آخرت■
ایــن اســتــاد حـــوزه و دانــشــگــاه بــه معیارهای دیگر 

ارزشمندی خدمت‌رسانی نیز اشاره کرده و توضیح 
می‌دهد: در پرتو خدمت‌رسانى، جامعه اسلامى 
بهره‌مند و برکات بر مسلمانان وارد شده و جامعه 
به نظم، امنیت، آرامش و رفاه می‌رسد. خدمتگزاران 
نیز اعتبار اجتماعى پیدا می‌کنند، مورد ستایش و 
تحسین مردم قرار می‌گیرند، حمایت و یارى مردم 
را به خود جلب می‌کنند، آوازه آنــان بلند می‌شود 
و از رهــاوردهــاى دیگر خدمت‌رسانى نیز در همین 
دنیا برخوردار مى‌شوند. حضرت على)ع( در این باره 
می‌فرماید: »منَْ احَسَْنَ الِىَ الناّسِ حسَُنتَْ عوَاقبِهُُ 
ُــهُ« هر کس به مــردم نیکى کند،  وَ سَهلُتَْ لـَـهُ طـُـرقُ
عاقبتش نیکو مى‌شود و کارهایش به آسانى انجام 
مى‌گیرد. »کثَرْةَُ اصْطنِاعِ المْعَرْوُفِ تزَیدُ فىِ العْمُرِْ وَ 
تنَشُْرُ الذِّکرْ« فراوانى کار نیک، عمر )نیکوکار( را زیاد 

و یاد و آوازه‌اش را منتشر مى‌کند. 
خدمت به مردم پاداش‌هاى اخروى فراوانی نیز به 
همراه دارد و در این زمینه روایات فراوانى وجود دارد. 
پاداش‌هایى از قبیل آمرزش گناهان، ورود به بهشت، 
دریافت مدال و درجه بهشتى، ثبات قدم و ایمنى 
در قیامت، برخوردارى از شفاعت و... بیانگر میزان 
ارزندگى خدمتگزارى است. قرب الهی و هماوردى 

با اعمال عبادى نیز از دیگر برکات خدمت است.
ــن  ــه مـــی‌کـــنـــد: ای ــافـ ــدی اضـ ــابـ ــام عـ ــت‌الاسـ ــجـ حـ
ــی دارد که مهم‌ترین  خدمت‌رسانی ارزشمند آداب

آن‌هــا اخــاص اســت. ممکن اســت عملى در ظاهر 
خدمت محسوب شده و آثار و برکاتى داشته باشد اما 
نزدیک‌کننده انسان به خدا نبوده و در رساندن انسان 
به کمال اثری نداشته باشد. چنین عملى از دیدگاه 
اسلام چندان ارزشى ندارد. بنابراین میزان ارزشمندی 
خدمتگزارى، به نیت و انگیزه بستگى دارد. هر چه 
انگیزه خالص‌تر باشد؛ عمل ارزشمندتر خواهد بود. 
کارهای با صبغه الهى ارزشمندتر، اثرگذارتر و ماندگارتر 
است. علاوه بر آن، سامان یافتن و نتیجه دادن کارها، 
گذشته از تلاش و اخلاص، به توکل انسان به خداوند 

بستگى دارد.

خدمت به جامعه، بالاترین خصلت انسانی■
عضو هیئت علمی پژوهشگاه فرهنگ و اندیشه 
اسلامی یادآور می‌شود: نکته دیگر در خدمت به 
خلق این است انسان را غافل از خداى سبحان و 
مطیع شیطان نکند. سودرسانى به مردم، اگر با 
انگیزه الهى انجام گیرد، عبادت است؛ اما شرط 
است خدمتگزار بــراى عبودیت، انجام تکالیف 
شرعى و انــس و خلوت با خــدا بهترین ساعات 
شبانه‌روزش را اختصاص دهد و خدمت‌رسانى، 
او را از انجام فرایضش بــاز نـــدارد. باید همیشه 
در نظر داشــت مــردم عائله خــدا هستند و خدا 
دوست‌داشتنى و عشق‌ورزیدنى اســت. کسى 

که مى‌خواهد از طریق سودرسانى به عائله خدا 
به معشوقش برسد، باید دلش را از هرگونه کینه 
و دشمنى با مردم تهى و در عوض آن را سرشار از 
محبت به آنان کند. این ادب در روایتى قدسى، 
ْــقُ  ــل ْــخَ در بــیــان خــداونــد چنین آمـــده اســـت: »الَ
ُّهمُْ الِىََّ الَطْفَهُمُْ بهِمِْ وَ اسَْعاهمُْ فى  عیِالى، فاَحَبَ
حوَائجِِهمِْ« مردم عائله و جیره‌خواران من هستند، 
محبوب‌ترین آن‌هــا نــزد مــن کسى اســت کــه به 
عائله‌ام مهربان‌تر و در برآوردن نیازمندی‌هایشان 

کوشاتر باشد.
وی ادامــه می‌دهد: عــدل و انصاف با مــردم؛ ارتباط 
مستقیم با مردم و حضور در میان آنان و شنیدن درد 
دل‌هایشان و نیز گشودن گرهى از کار آن‌ها دارد. این کار 
باید با تواضع، گشاده‌رویى، فروتنى، اخلاق کریمانه و 
نرم‌خویى همراه باشد تا آن‌ها را به زندگی امیدوار کند. 
خدمت‌رسانی علاوه بر اینکه عملی نیکو و ارزشمند 
است، آثار تربیتی بسیاری نیز دارد. خدمت به دیگران 
سبب پرورش فضائل اخلاقی مانند ایثار، فداکاری، 
عدالت، صداقت، احترام به دیگران و همچنین تقویت 
انسجام اجتماعی و کاهش تعارضات در جامعه 
می‌شود. وقتی افراد به یکدیگر کمک کرده و همکاری 
می‌کنند، احساس تعلق و همبستگی کرده و در نتیجه، 
جامعه‌ای سالم‌تر، پایدارتر و عادلانه‌تر شکل می‌گیرد. 
خدمت‌رسانی موجب تقویت روحیه همبستگی و 
اتحاد در جامعه شده و به رفع مشکلات و چالش‌های 

اجتماعی کمک می‌کند.

خدمت به منشأ خیر■
دکتر عابدی در پایان تصریح می‌کند: در جامعه‌ 
امــروز با چالش‌های متعددی روبـــه‌رو هستیم که 
نیازمند تلاش و همدلی همه افــراد جامعه است. 
خدمت‌رسانی می‌تواند راه‌گشای عبور از این بحران‌ها 
و بازسازی اعتماد متزلزل در جامعه باشد. برای مثال 
با توجه به وضعیت اقتصادی کنونی، خدمت‌رسانی 
ــژه‌ای  بــه نیازمندان و آسیب‌پذیران از اهمیت وی
برخوردار است. سازمان‌های مردم‌نهاد و نهادهای 
خیریه، نقش مهمی در ارائــه خدمات به این افراد 
ایفا می‌کنند و باید از این سازمان‌ها حمایت شود. 
ــه خدمات به  همچنین، مسئولان نیز باید در ارائ
مــردم، شفافیت و پاسخ‌گویی را رعایت کــرده و از 
فساد اداری جلوگیری کنند. با توجه به اهمیت 
خدمت‌رسانی در اسلام، باید فرهنگ‌سازی و آموزش 
ارزش‌هـــای اخلاقی و دینی به کودکان و نوجوانان 
را تقویت کــرد. آمــوزش خدمت به دیگران در این 
سنین می‌تواند به پــرورش نسل مسئولیت‌پذیر و 
خدمتگزار کمک کند. در نهایت باید در نظر داشت 
خدمت به دیگران نه تنها یک وظیفه دینی، بلکه یک 
ضرورت اجتماعی است. با تکیه بر آموزه‌های دینی 
و ارزش‌های انسانی می‌توانیم جامعه‌ای خدمتگزار و 

عادلانه را برای نسل‌های آینده رقم بزنیم.

بررسی ارزش و آثار خدمت‌رسانی به مردم در جامعه اسلامی در گفت‌وگو با کارشناس دینی

جامعه‌ای خدمتگزار و عادلانه را برای نسل‌های آینده رقم بزنیم

دیدگاه

ریحانه عامل نیک      می‌دانیم در آمــوزه‌هــای دیــن ما 
ساده‌زیستی و پرهیز از دنیا هم ارزش و هم به عنوان 
موازینی بــرای حکمرانان توصیه شده اســت، اما این به 
معنی کنار گذاشتن فعالیت‌های اقتصادی و اصلاح امور 
معیشتی مردم نیست. اسلام با اصلاح بینش‌ها و روش‌ها 
در اقتصاد در پی تأمین امنیت و عدالت در زندگی همه 
مردم جامعه است و اقتصاد را مش و روشی برای اصلاح 
زندگی فردی و اجتماعی همه مردم جامعه می‌داند. در 
ادامه به برخی از شاخص‌های اقتصاد اسلامی با توجه و 
تمرکز بر سیره امام علی)ع( که در خدمت ارتقای زندگی 

اجتماعی مردم است، خواهیم پرداخت.

مرز میان دوری از دنیا و طلب آن ■
در آموزه‌های اســام، از زمــان هبوط حضرت آدم)ع( دنیا 
فرصتی بــرای اصــاح، رشد و رسیدن به آخــرت اســت، به 
همین دلیل هرگز ترک دنیا به معنی کناره‌گیری از آن را در 
توصیه‌ها و متون دینی مشاهده نمی‌کنیم و آنچه مورد 
مذمت اســت دلبستگی بــه آن اســت. امــام عــلــی)ع( به 
عنوان خلیفه حکومت اسلامی یکی از ائمه اطهار)ع( بود 
که برای اصلاح این بینش در میان مردم بسیار تلاش کرد. 
ایشان پس از قبول حکومت در خطبه‌های متعددی به این 
موضوع پرداخته و از این انحراف در میان مسلمانان سخن 
گفته‌اند. حضرت در خطبه ۱۷۸ نهج‌البلاغه از فريبندگى 
دنيا و وعده‌هاى دروغينش به دنياپرستان سخن مى‌گويند. 
ایشان در بخش چهارم خطبه به مردم هشدار مى‌دهند 
گناهان، سبب زوال نعمت‌ها مى‌شود و هيچ ملتى گرفتار 
بدبختى نمی‌شود جز به علت گناهانشان و به همين 
دليل، همگان را به بازنگرى در اعمالشان دعوت مى‌كنند تا 
از روش‌هاى ناپسند دست بردارند و با اصلاح سيره عملى 
خود سعادتمند شوند. از دیدگاه‌ حضرت‌ علی)ع( دنیا 
مذموم‌ نیست‌ و کسی‌ را فریب‌ نمی‌دهد بلکه‌ دنیاپرستی‌ 
انسان‌ و دل‌ به‌ دنیا بستن‌ و آن‌ را هدف‌ قرار دادن‌ و از آن‌ عبرت‌ 
نگرفتن‌ مذموم‌ است. حضرت‌ امیر)ع( در کلامی‌ در این باره 
می‌فرمایند: »به‌‌راستی‌ دنیا تو را نفریفته، تو خود فریفته آن‌ 
شده‌ای. دنیا هر چیز را که‌ از آن‌ عبرتی‌ توان‌ گرفت، برایت‌ 
آشکار و از فواید عدالت‌ آگاهت‌ کرد. دنیا که‌ تو را به‌ دردمند 
شدن‌ تن‌ و نقصان‌ نیرو وعده‌ می‌دهد، صادق‌تر و وفادارتر 
از آن‌ است‌ که‌ به‌ تو دروغ‌ گوید و یا فریبت‌ دهد. ...دنیا چه‌ 
خوش‌ سرایی‌ است‌ ولی‌ برای‌ کسی‌ که‌ بدان‌ دل‌ نبندد و چه‌ 
دلپذیر جایی‌ است‌ ولی‌ بــرای‌ کسی‌ که‌ آن‌ را وطن‌ اصلی‌ 

خویش‌ نداند« )نهج‌البلاغه، خطبه‌ 129(.

سازوکار دین برای چرخش ثروت ■
بزرگان دین ما با توصیه‌های خود و سیره رفتاریشان به 

عنوان الگویی برای همگان، به جز اصلاح بینش مردم به 
اصلاح روش‌هــای اقتصادی نیز توجه داشتند. براساس 
آموزه‌های دینی، کار و فعالیت اقتصادی نه تنها ناپسند 
نیست بلکه اگر در راستای شکوفایی جامعه مسلمانان 
و اصــاح امــور خلق باشد، بسیار هم پسندیده است. 
یکی از مشکلات جامعه، تقسیم نامتعادل ثروت میان 
افراد است. اسلام فعالیت اقتصادی را به معنی انباشت 
ثروت میان تعداد کمی از جامعه نمی‌بیند بلکه با تعیین 
حــدودی مانند خمس و زکــات و همچنین ترویج اموری 
مانند انفاق و قرض‌الحسنه در پی گشایش معیشت و 
زندگی همه مردم جامعه است. امام علی)ع( می‌فرمایند: 
»...آری، دنیای‌ زودگذر شما را از آخرت که‌ بی‌شک‌ آمدنی‌ 
است، دور کرده‌ است. هر آینه‌ شما برادران‌ دینی‌ هستید، 
چیزی‌ جز ناپاکی‌ درون‌ و زشتی‌ باطن‌ میان‌ شما جدایی‌ 
نیفکنده‌ است. از این‌ رو است‌ که‌ یکدیگر را در امور یاری‌ 
نمی‌کنید و خیر یکدیگر را نمی‌خواهید و به‌ یکدیگر 
چیزی‌ نمی‌بخشید و با هم‌ دوستی‌ نمی‌ورزید... چیست‌ 
که‌ به‌ اندک‌ چیزی‌ از دنیا که‌ بدست‌ می‌آورید، شادمان‌ 
می‌شوید و از آن‌ همه‌ که‌ از آخــرت‌ از دســت‌ می‌دهید، 
اندوهگین‌ نمی‌شوید... به‌گونه‌ای‌ که‌ گویی‌ دنیا جای‌ 

درنگ‌ همیشگی‌ شماست‌ و نعمت‌ دنیا برایتان‌ ماندنی‌ 
است«)نهج‌البلاغه، خطبه‌ 112(. براساس آموزه‌های قرآن 
می‌دانیم خداوند بــرای قــرض نیکو، اجــر کثیر، آمــرزش 
گناهان، تشکر و رضایت الهی را وعــده داده اســت. این 
به معنای آن است مردم علاوه بر کار و تلاش برای رونق 
باید در اندیشه کسب روزی حلال و دوری از ربا باشند و 
همزمان خیر رساندن به دیگران، انفاق و قرض‌الحسنه را 

نیز در نظر بگیرند. 

تلاش برای رفع نیازها عبادت است ■
اسلام کار و تلاش را مانند عبادت در راه خدا می‌داند و ائمه 
اطهار)ع( با عملشان این امر را تأیید کرده‌اند. در سیره 
بزرگان دینی ما همواره تلاش برای معاش ائمه اطهار)ع( 
ذکر شده است. به‌طور مثال امام باقر)ع( در پاسخ افرادی 
مانند محمد بن منُکدر که کار کردن ایشان را مخالف با 
زهد و نوعی دنیادوستی می‌دانستند، فرموده‌اند: »هرگاه 
مرگ به سراغم بیاید و من در حال کشاورزی باشم، درواقع 
مرگ در حالی مرا فراگرفته که در مسیر بندگی و عبادت 
الهی بـــوده‌ام. انگیزه من از کار و کوشش، این است که 
خود و خانواده‌ام را از تو و دیگران بی‌نیاز کنم...«)المحجةّ 

البیضاء، ملامحسن فیض کاشانی، ج 3، ص 142(. امام 
صــادق)ع( نیز کار و تلاش در راه تأمین نیازهای ضروری 
زندگی را همسان با جهاد در راه خدا قلمداد می‌کردند و 
می‌فرمودند: »آن که برای تأمین معاش خانواده‌اش تلاش 
کند، همانند رزمنده در راه خداست« )وسائل الشیعه، 
ج 17، ص 66 (. همچنین ایشان در سخن دیگری کسب 
روزی حلال را یاری‌رسان دین دانسته و فرموده‌اند: »طلب 
روزی از ]راه‌های[ حلال را هرگز رها نکن؛ چرا که مال حلال 
یاور تو در دینت خواهد بود« )وسائل الشیعه، ج 17، ص 

.)34

مسلمان همیشه پیش رو را در نظر دارد ■
 در باور‌های دین اسلام زمان نقش مهمی دارد، همان‌طور 
که ازل وجود دارد، ابد پیش رو بوده و آینده‌نگری امری 
مهم است. امام صــادق)ع( همواره توصیه می‌کردند هر 
شخصی باید بــرای آینده خــود پــس‌انــداز داشته باشد. 
یکی از یـــاران امــام بــه نــام »مسمع« می‌گوید: روزی با 
مولایم حضرت صــادق)ع( مشورت کرده و عرض کردم: 
ســرورم! من زمینی دارم که مشتری خوبی برایش آمده 
ــام فــرمــود:   و بــه قیمت مناسب از مــن مــی‌خــواهــد. امـ

ای ابا سیار! آیا می‌دانی هرکسی ملک خود را بفروشد مال 
او از بین خواهد رفت. عرض کردم: فدایت شوم، من آن 
را به قیمت خوبی می‌فروشم و زمین بزرگ‌تری می‌خرم. 
امــام فــرمــودنــد: در ایــن صــورت اشکالی نــدارد)الــکــافــی، 
ج 5، ص 92(. آن حــضــرت مــی‌فــرمــود: از نزدیک‌ترین 
یــاران پیامبر)ص( که شما آن‌هــا را به فضل، زهد و تقوا 
ــوذر هستند. شیوه سلمان  می‌شناسید، سلمان و ابـ
چنین بود که هرگاه سهمیه سالانه‌اش را از بیت‌المال 
دریافت می‌کرد، مخارج یک سالش را ذخیره می‌کرد تا 
زمانی که در سال آینده نوبت سهمیه‌اش برسد. به او 
اعتراض کردند تو با این همه زهد و تقوا در فکر ذخیره 
آینده‌ات هستی! شاید امروز و فردا مرگ تو برسد. سلمان 
در جواب می‌فرمود: شما چرا به مردن فکر می‌کنید و به 
باقی ماندن نمی‌اندیشید؟ ای انسان‌های جاهل! شما از 
این نکته غفلت می‌کنید که نفس انسان اگر به مقدار 
کافی وسیله زندگی نداشته باشد، در اطاعت حق کندی و 
کوتاهی می‌کند و نشاط و نیروی خود را در راه حق از دست 
می‌دهد؛ ولی همین قدر که به اندازه نیازش وسیله و مال 
دنیا فراهم شد با اطمینان و آرامش بیشتری به اطاعت 

حق می‌پردازد )وسائل‌الشیعه، ج 17، ص 435(.

توانمندسازی در راستای کسب معاش■
در دوران حکومت امیرالمؤمنین)ع( افرادی که از نظر مالی 
وضعیت مناسبی داشتند و همچنین کسانی که در سطح 
متوسط یا ضعیف قرار می‌گرفتند، از بیت‌المال سهمی 
برابر دریافت می‌کردند؛ چراکه اصل عدالت اقتضا می‌کرد 
حقوق عمومی به‌صورت مساوی توزیع شود. با این حال، 
آن دسته از افرادی که در شرایط ضعیف‌تر و با محرومیت 
بیشتری مواجه بودند، از کمک‌ها و حمایت‌های ویژه‌تری 
برخوردار می‌شدند. این امر در کنار تلاش و دوری از کاهلی 
کارگشاست. در این خصوص در سیره نبوی و علوی آمده 
است اگر پیامبر اکرم)ص( با فردی فقیر مواجه می‌شدند 
که واقعاً عاجز، ناتوان و فاقد توانایی انجام کار بود، از او 
حمایت می‌کردند؛ امــا اگــر با افـــرادی روبـــه‌رو می‌شدند 
که توان انجام کار را داشتند ولی ابزار، سرمایه یا وسیله 
لازم را در اختیار نداشتند و این احتمال وجود داشت که 
کمک‌های بلاعوض به تنبلی و بی‌تحرکی آنان منجر شود، 
شیوه برخورد متفاوت بود. ایشان به این افراد ابزار کار داده 
یا مبلغی در اختیارشان قرار می‌دادند و تأکید می‌کردند 
با تهیه ابــزار وارد عرصه کار و تلاش شوند. حتی از آنان 
می‌خواستند بعداً مبلغ دریافتی را بازگردانند. این تأکید، 
نشان‌دهنده آن اســت کمک‌ها با هــدف توانمندسازی 
و خــروج افــراد از چرخه فقر صــورت می‌گرفته، نه ایجاد 

وابستگی دائمی. 

در اهمیت تلاش اقتصادی در اسلام که منتج به خدمت به خود و خلق است

روزی حلال؛ یار دین و دنیای مردم 

وی
ض

س ر
عک

 - 
ده

رزا
صف

ضا 
یر

عل
  


