
33
WWW.QUDSONLINE.IR

مریم احــمــدی شــیــروان    در دورانـــی که انسان‌ها در 
میان شــکــاف‌هــای عمیق فــکــری، تــضــادهــای مذهبی، 
نژادی و سیاسی زندگی می‌کنند، چراغ راهی نورانی از 
سوی امــام رضــا)ع( در سیره‌اش می‌درخشد. حضرت 
ثامن‌الحجج)ع( با مهربانی بی‌حد، تحمل بی‌پایان و 
سازش نهادینه، مدارا را نه صرفاً یک اخلاق فردی، بلکه 
پایه‌ای از تمدن اسلامی و زندگی مسالمت‌آمیز تلقی 
می‌کرد. این ارزش در آیات و احادیث اسلامی و به‌ویژه در 
روایات مربوط به سیره امام رضا)ع(، نه تنها مورد تأکید 
قرار گرفته، بلکه به عنوان راهی به سوی همدلی، صلح و 
اتحاد میان مذاهب و فرقه‌ها مطرح شده است. امروز در 
جهانی که فناوری و ادیان، نژادها و نگرش‌های متفاوت با 
هم برخورد می‌کنند، سبک زندگی امام رضا)ع( می‌تواند 
نمادی از مهربانی و مدارا باشد که نه تنها جامعه را در 
برابر خشونت و تضاد محافظت می‌کند، بلکه آن را به 
ســوی تمدنی اســامــی، مسالمت‌آمیز و مصلح سوق 

می‌دهد.
در گفت‌وگو با حجت‌الاسلام والمسلمین دکتر مسعود 
آذربــایــجــانــی، عضو هیئت علمی پژوهشگاه حـــوزه و 
دانشگاه به مدارا در اسلام و سیره رضوی می‌پردازیم. این 
سبک زندگی نه تنها نمونه‌ای از اخلاق اسلامی است، 
بلکه در جهان امــروز می‌تواند راه‌حلی برای هم‌پیمانی 

میان مذاهب و فرقه‌ها باشد.

مدارا، اساس سیره رضوی■
دکتر آذربایجانی در ابتدا با اشــاره به 
ــوی مــی‌گــویــد: در  مــــدارا در ســیــره رضـ
احادیث رضوی، مدارا به عنوان یکی از 
مفاهیم اساسی و برجسته مطرح شده 
است که ترکیبی از لطف، مهربانی، تحمل و سازش در 
ــراد متفاوت را دربرمی‌گیرد. سبک زندگی در  میان اف
احادیث رضوی، بیش از یک مجموعه رفتارهای فردی؛ به 
عنوان سیره‌ای کلی و استمراری در جهت دستیابی به 
اهــداف معنوی و مــادی توصیف مــی‌شــود. ایــن سبک 
زندگی، گرایش‌های عمیق فردی، ارزش‌ها و نگرش‌های 
اجتماعی را در حوزه‌های اقتصادی، سیاسی، فرهنگی و 
اخلاقی دربرمی‌گیرد. در این چارچوب، مدارا به عنوان 
یکی از ارکان اصلی سبک زندگی اسلامی قرار می‌گیرد، 
زیـــرا امــکــان همزیستی مسالمت‌آمیز در جامعه‌ای 
تنوع‌زده و پیچیده، بدون مدارا غیرممکن است. از میان 
مبانی عقلی مدارا، می‌توان به نیاز به صلح، همدلی، دوری 
از خشونت و گسترش روابط اجتماعی از طریق فناوری 
اشاره کرد. این مفاهیم به‌ویژه در مورد مواجهه با افراد 
متفاوت، نیاز به تسامح در برابر مذاهب و نگرش‌های 
متفاوت و ایجاد همکاری در جهانی شدن انسان‌ها تأکید 
ــزاری برای  شده اســت. مــدارا در سیره رضــوی نه تنها اب
ایجاد آرامش فردی، بلکه پایه‌ای برای ساخت تمدن نوین 
اسلامی و ایجاد انسان‌هایی مسالمت‌آمیز و مصلح در 

جهان است.
وی ادامه می‌دهد: تفاوت انسان‌ها از نظر نژاد، قبیله، 
استعداد و توانایی در آیات قرآن کریم مورد اشــاره قرار 
َّا خلَقَنْاَکمُْ منِْ ذکَرٍَ وأَنُثْیَ  َّاسُ إنِ ُّهاَ الن گرفته است. »یاَ أیَ
َّهِ  وجَعََلنْاَکمُْ شُعوُباً وقَبَاَئلَِ لتِعََارفَوُا إنَِّ أکَرْمَکَمُْ عنِدَْ الل

َّهَ علَیِمٌ خبَیِرٌ«. از یک زن و مرد آفریده  أتَقْاَکمُْ إنَِّ الل
شده‌ایم؛ اما شعوب و قبایل تفاوت دارنــد. عبدالعزیز 
قراطیسی می‌گوید: خدمت امــام صـــادق)ع( رسیدم و 
مطالبی از عقاید شیعیان به حضرت بیان کردم. فرمود: 
ای عبدالعزیز ایمان 10 درجه دارد. مثل یک نردبان که 
10 پله دارد و پله پله از آن بالا می‌روید. نباید کسی که 
درجه‌ای دارد به کسی که درجه‌اش پایین‌تر است بگوید 

تو ایمان نداری. 
مگر ما جعفری و پیرو امام صادق)ع( نیستیم؟ نباید به 
کسی بگوییم تو یک درجه پایین‌تر هستی و ایمان نداری. 
سلمان درجه دهم، ابوذر نهم، مقداد هشتم. کسی که 
در درجه پایین‌تر از تو است او را از ایمان ساقط مدان تا 
کسی که در درجه بالاتر است، تو را ساقط نکند. چون 
دیدی کسی پایین‌تر از تو است و می‌توانی تا درجه خود 
بالا ببری، ببر؛ اما با نرمی و مدارا. با نرمی و مدارا می‌توانیم 

کسی که ایمانش پایین‌تر است را بالا بیاوریم.

فضیلتی برای ایمان و اخلاق■
ایــن کارشناس دینی به جنبه دیگری از مــدارا اشــاره و 
تشریح می‌کند: مواجهه اخــاقــی و مـــدارا بــا دیــگــران؛ 
خوش‌خلقی، خوش‌رفتاری و خوش‌بیانی که در آیات 
و روایــات بیان شده را نیز شامل می‌شود. »فبَمِا رحَمةٍَ 
ًّا غلَیظَ القلَبِ لَنفضَّوا منِ  َّهِ لنِتَ لهَمُ ولَوَ کنُتَ فظَ منَِ الل
حوَلکَِ فاَعفُ عنَهمُ واَستغَفرِ لهَمُ وشَاورِهمُ فیِ الأمَرِ 
ِّلینَ«.  َّهَ یحُِبُّ المتُوَکَ َّهِ إنَِّ الل َّل علَیَ الل فإَذِا عزَمَتَ فتَوَکَ
ــد متعال در ایــن آیــه مــی‌فــرمــایــد اگــر خشن و  خــداون
غلیظ‌القلب بودی، همه از اطرافت پراکنده می‌شدند؛ 
پس مدارا برای مواجهه با دیگران لازم است. همچنین 
پیامبر)ص( می‌فرماید: »علیّ بمداراة الناّس کما یجَب 
علیّ إقامةُ الفرائض«، یعنی مدارا به عنوان یک فضیلت 
در منظومه اخلاق اسلامی، همسنگ با اقامه فرائض 
در ایــن روایـــت نبوی اســت. امیرالمؤمنین)ع( دربــاره 
پیامبر)ص( می‌فرماید: »کانَ رسَُولُ اللهّ صلی الله علیه و 
ّـِنَ الجْانبِِ، لیَسَْ بفِـَظٍّ  آله، دائمَِ البْشِْرِ، سَهلَْ الخْلُقِْ، لیَ
وَ لا غـَلیظٍ« یا در روایتی پیامبر)ص( می‌فرماید: »مدُاراةُ 

الناّسِ نصِفُ الإیمانِ، والرِّفقُ بهِمِ نصِفُ العَیشِ« نیمی 
از ایمان، مداراست.

دکتر آذربایجانی به لزوم مدارا در تبلیغ و دعوت و اجرای 
آموزه‌های دینی اشــاره کرده و یــادآور می‌شود: خداوند 
َّهُ لیِجَعَْلَ علَیَکْمُْ منِْ  یِــدُ الل ُــر ــا ی متعال می‌فرماید »مَ
َّکمُْ  حرََجٍ ولَکَنِْ یرُیِدُ لیِطُهَِّرکَمُْ ولَیِتُمَِّ نعِمْتَهَُ علَیَکْمُْ لعََل
تشَْکرُوُنَ« بنا نیست ما عسر و حرج برای مردم ایجاد 
کنیم که احساس کنند آن‌ها را به سمت طهارت می‌بریم. 
پیامبر)ص( هنگامی کــه می‌خواست معاذ بــن جبل 
را بــرای تبلیغ به یمن اعــزام کند، فرمود: »یا معاذ بشر 
و لا تنفر«. باید مراقب باشیم با رفتار بد و نامناسب 
خودمان در دعوت به دین، مردم را متنفر نکنیم. »یسر 
و لاتعسر« برای مردم سخت‌گیری نکنید. همچنان که 
امیرالمؤمنین)ع( می‌فرماید: »إنَّ مـُـداراةَ أعداءِ اللهِّ  منِ 
أفضَلِ صَدَقةَِ المرَءِ علَی نفَسِهِ و إخوانهِِ« یعنی مدارا با 
دشمنان خدا از بالاترین صدقه‌های انسان، هم بر خود و 
هم برای برادر مؤمن است. همچنین در ذیل آیه »وَ قوُلوُا 
َّاسِ حسُْناً« حضرت می‌فرماید چطور با مردم خوب  للِن
سخن بگویید؛ با مؤمنان با خوش‌رویی صحبت کرده و 
با مخالفان نیز مدارا کنید. مدارا بیشتر برای مخالفان و 
دشمنان است تا آن‌ها را جذب ایمان کنیم؛ اگر این کار 
را کردید راحت‌تر از این است که شرور آن‌ها را از خود و 

مؤمنان بازدارید.

مدارا، نماد خرد و عفاف■
عضو هیئت علمی پژوهشگاه حوزه و دانشگاه به برخی 
نمونه‌های عینی و مصادیق مدارا اشاره کرده و توضیح 
می‌دهد: یکی از این موارد، تحمل باورها، عقاید و افکار 
دیگران است. خداوند متعال می‌فرماید: »وَ إنِْ أحَدٌَ منَِ 
َّهِ ثمَُّ  َّی یسَْمعََ کلََمَ الل المْشُْرکِیِنَ اسْتجَاَرکََ فأَجَِرهُْ حتَ
َّهمُْ قوَمٌْ لَ یعَلْمَوُنَ« اجازه بدهید  أبَلْغِهُْ مأَمْنَهَُ ذلَکَِ بأِنَ
بفهمند و ادراک کنند تا بتوانند دین را از روی درک و شعور 

انتخاب کنند. 
نکته مهم دیگر، گوش دادن و توجه کــردن به سخنان 
دیــگــران اســت. عفو، گذشت و چشم‌پوشی از خطای 

َّذیِنَ آمنَوُا إنَِّ منِْ أزَوْاَجِکمُْ  ُّهاَ ال دیگران براساس آیه »یاَ أیَ
ًّا لکَمُْ فاَحذَْروُهمُْ وإَنِْ تعَفْوُا وتَصَْفحَوُا  ــدُو ُـــمْ عَ وأَوَلَْدکِ
َّهَ غفَوُرٌ رحَِیمٌ« همچنان که در سوره تغابن  وتَغَفْرِوُا فإَنَِّ الل
برای خانواده آمده، مهم است و در جای دیگر نیز درباره 
غیرخانواده و در معاشرت اجتماعی به این موارد از مدارا 

اشاره شده است.
دکتر آذربایجانی خاطرنشان می‌کند: خردمندی، تغافل، 
تجاهل و پوزش‌پذیری نیز از مصادیق مهم است. نباید 
هر خطا و مسئله‌ای که می‌بینیم، بزرگ کنیم. یکی از 
اسمای خداوند این است که »لم یؤاخذ بالجریرة« به 
چیزهای کوچک گیر نمی‌دهد. اگر می‌خواهیم مظهر 
این اسم خداوند باشیم، باید این‌طور باشیم. »ولَیْعَفْوُا 
َّهُ غفَوُرٌ رحَِیمٌ«  َّهُ لکَمُْ واَلل ُّونَ أنَْ یغَفْرَِ الل ولَیْصَْفحَوُا ألَا تحُِب
کلید بخشش از ســوی خــداونــد ایــن اســت کــه مــا هم 
دیگران را ببخشیم. »رأس الحکمة مداراة الناس« و یا 
»عنوان العقل مداراة« بخشی از روایات ماست. همدلی، 
نرم‌خویی، خوش‌رویی، گفتار نیک و پسندیده و پرهیز از 
لعن، سب یا دشنام و تکفیر دیگران نیز از دیگر نمونه‌های 

مدارا در سبک زندگی اسلامی به شمار می‌روند.

مدارا، نیاز دنیای امروز■
این استاد حــوزه و دانشگاه با تشریح مــدارا در سیره و 
سخنان امــام رضــا)ع( و سبک زندگی رضــوی می‌گوید: 
امام رضا)ع( اقتضای عقل و خردمندی را مدارا دانسته 
و می‌فرماید معیار عبادت، فراوانی روزه گرفتن و نماز 
خواندن نیست؛ بلکه بسیار تفکر کردن در امر خداوند 
متعال است. بعد در جای دیگر وقتی از حضرت سؤال 
ةِ،  َّجرَُّعُ للِغصَُّ می‌شود عقل چیست، می‌فرماید: »الت
ــداءِ، و مـُــداراةُ الأصَــدقِــاءِ« یعنی حتی با  و مدُاهنَةَُ الأعَـ
دشمنان مداهنه کنید؛ البته مداهنه در اینجا به معنای 
مداراست؛ نه سازش‌کاری. اقتضای عقلانیت و تفکر در 
حقیقت مداراست. نکته مهم بعدی مــدارا در روش و 
منش مناظره امام با رهبران ادیان و مذاهب دیگر است. 
امــام رضــا)ع( در گفت‌وگو با زنــادقــه، جاثلیق نصرانی، 
رئیس الجالوت یــهــودی، عالم زرتشتی، عالم سنی، 
اسماعیل سندی، یحیی بن زحــاک سمرقندی و... در 
ابتدا با عطوفت و مهربانی برخورد می‌کرد. این‌ها ملاکی 

است که به ما الگو می‌دهد و سبک زندگی است.
حجت‎الاسلام آذربایجانی در پایان تأکید می‌کند: مدارا 
در سبک زندگی رضوی یکی از نکاتی است که امروزه 
همه ناچار به تبعیت از آن هستیم. همچنان که امام 
رضا)ع( در گفت‌وگو با افرادی که با فکر و اندیشه سیاسی، 
اجتماعی، دینی و... متفاوت می‌اندیشند؛ ابــتــدا با 
عطوفت و مهربانی برخورد می‌کرد و از مشترکات و موارد 
توافق سخن می‌گفت و بعد به مناظره می‌پرداخت، تا 
جایی که جاثلیق که نصرانی بــود می‌گوید به مسیح 
ســوگــنــد در مــیــان عــلــمــای مسلمان کــســی مــثــل شما 
ــا)ع( هیچ‌وقت در مناظرات از کــوره  نیست. امــام رضـ
درنمی‌رفت یا تند نمی‌شد و پرخاش نمی‌کرد. دعوت 
مردم به مدارا با یکدیگر، دلسوزی، خیرخواهی، مهرورزی، 
مسئولیت‌پذیری، دیگردوستی و برخورد منصفانه، 
عادلانه و به‌دور از ظلم و تعدی حتی برای غیرمسلمانان 
از مواردی است که در سیره رضوی قابل استفاده است.

چگونه سبک زندگی حضرت ثامن‌الحجج)ع( می‌تواند راهبردی برای همزیستی مسالمت‌آمیز در جامعه‌ای پیچیده و متنوع باشد؟

سیره امام رضاj؛ الگوی ابدی مهربانی، سازش و صلح

مناجات

  مروری بر اعمال و ادعیه دهه پایانی ماه رجب 

هنوز فرصت باقی است  
ریحانه عامل نیک   در طول سال و ماه، دقایقی وجود 
دارند که در ذهن باقی می‌مانند؛ مثل آغاز هر دوره و 
رویداد و یا لحظات حزن‌آلود وداع و خداحافظی. در 
باور‌ ما، ماه و روزهــای خدا برای خودشان دارای شأن 
و مقام‌اند؛ ماه رجب نیز از همین دست ایام است. 
همان‌طور که پیش از رسیدن به آن در تکاپو برای آماده 
شدن بودیم حالا که در دهه پایانی آن قرار داریم هم در 
تلاش برای بهره‌وری حداکثری و آمادگی برای وداع با آن 
هستیم که تا هنوز فرصت باقی است بتوانیم با انجام 
اعمالی که از روایات و توصیه‌های دینی برای ما به‌جا 
مانده، قدر و شأن این ماه را به‌جا آوریم. در ادامه مروری 

بر این موارد خواهیم داشت.

وداعی در شأن مقام ماه رجب■
مفهوم وداع به غیر از بار احساسی که با خود دارد، 
در باور‌ دینی ما که برگرفته از سیره و نحوه رفتار بزرگان 
ــرای خــود آداب و  دینی و توصیه‌های روایـــی اســت ب
راه و روشــی دارد. پیامبر اکـــرم)ص( و ائمه اطهار)ع( 
در مواجهه اعمال دینی مثل حج، زیــارت و یا پایان 
روزهای مقدس خداوند مانند ماه‌های مختلف، دعاها 
و اذکاری برای وداع با آن‌ها داشته‌اند؛ کافی است به 
کتاب مفاتیح‌الجنان رجوع کنیم تا فهرست دعاهای 
وداع را ببینیم. از بهترین ماه‌های سال، ماه رجب است 
که در آن پیامبر)ص( به رسالت مبعوث شده و حضرت 
علی)ع( پا به دنیا گذاشتند. ماهی که وداع با آن دارای 
آداب و ترتیبی است و در زمینه آن، دعایی وارد شده 

است که در ادامه بیشتر با آن آشنا خواهیم شد.

با جسم و جانی پاک متوسلیم ■
این دعا که باید در روز پایانی ماه خوانده شود، دارای آدابی 
است. نخست آنکه مطهر باشیم، یعنی غسل کرده و 
خود را از آلودگی‌ها پاک کنیم. دومین مورد، سفارش به 
روزه‌داری است. پس پاکی و روزه‌داری از عناصری هستند 
که خوب است هنگام تلاوت دعای وداع با ماه رجب انجام 
دهیم. در باورهای دینی ما توسل و درخواست شفاعت از 

باب گره‌گشایی نیز امری است که در ایام خاص توصیه 
می‌شود. همان‌طور که آیت‌الله ملکی تبریزی در اعمال روز 
آخر ماه رجب می‌گوید: »در این روز باید در عرضه اعمال و 
عرض ناتوانی و کوتاهی خود تلاش کرده و همراه با اعتراف 
صادقانه و حیایی خالص و با وارد شدن از در فضل بزرگ 
او برای تمام حالات و اعمال خود چاره‌جویی کرده و آنان را 
اصلاح کند و با دوستان روسفید خداوند به او متوسل شود 
که او کریم بوده و کرامت را برای اولیا و بندگانی که به دنبال 
وسیله‌ای به در او آمده و محتاج به رحمت او هستند، 

دوست دارد«.

نماز؛ یاری همیشگی ■
نماز یار همیشگی مؤمن است. ما در طول روز به وسیله 
نماز با خداوندگار عالم ارتباط برقرار می‌کنیم. بدین واسطه 
و براساس استعداد‌های درونی خود در موارد مختلف نیز 
نماز‌های مستحبی و توصیه شده‌ای داریم. چنان‌که برای 

این ماه عزیز نیز میراثی در قالب نماز از پیامبر اکرم)ص( 
ــرای ما به‌جا مانده اســت. بــراســاس کتاب المراقبات  ب
آیت‌الله میرزا جواد آقای ملکی تبریزی، از بزرگان دینی 
که برنامه‌های عبادی آن از آیات و روایات ائمه اطهار)ع( 
جمع‌آوری شده، اعمال روز آخر رجب این‌گونه توصیه 
شده است: »از مهم‌ترین اعمال این روز، خواندن قسمت 
سوم نماز سلمان است«. پیامبر)ص( درباره این نماز به 
یار خود جناب سلمان می‌گویند: هیچ مؤمنی این نماز 
را نمی‌گزارد مگر اینکه همه گناهان صغیره و کبیره‌اش 

محو می‌شود.
در توضیح ســاده چگونگی خواندن قسمت سوم نماز 
سلمان می‌توان این‌طور آن را تشریح کرد: این نماز 10 رکعت 
نماز است که بعد از هر دو رکعت، سلام می‌دهیم و در هر 
رکعت یک مرتبه سوره »حمد«، سه مرتبه »توحید« و 
سه مرتبه »قل یا ایها الکافرون« را می‌خوانیم و پس از 
َّهُ  هر سلام دست‌ها را بلند کرده و می‌گوییم: »لا إلِهََ إلِا الل

وحَدْهَُ لا شَریِک لهَُ، لهَُ المْلُکْ وَ لهَُ الحْمَدُْ یحیْی وَ یمیِتُ 
وَ هوَُ حیَ لا یموُتُ بیِدهِِ الخْیَرُ وَ هوَُ علَیَ کلِّ شَیءٍ قدَیِرٌ«، 
یعنی معبودی جز خدا نیست، یگانه و بی‌شریک است، 
فرمانروایی و سپاس تنها برای او است، زنده می‌کند و 
می‌میراند و اوست زنــده‌ای که نمی‌میرد، خیر به دست 
او بوده و او بر هر کاری تواناست. همچنین در روز آخر ماه 
َّهُ  َّی الل رجب بعد از  »علَیَ کلِّ شَیءٍ قدَیِرٌ« بگوییم: »وَ صَل
َّهِ العَْلیِ  َّةَ إلِا باِلل َّاهرِیِنَ وَ لا حوَلَْ وَ لا قوُ علَیَ محُمََّدٍ وَ آلهِِ الط
العَْظیِمِ« یعنی او بر هر کاری تواناست. خدایا بر محمد و 
خاندان پاکش درود فرست و جنبش و نیرویی جز به خدا 

نیست، خدای برتر و بزرگ.
 
ذکری کارساز برای انسان فروتن ■

به عنوان نکته پایانی باید بدانیم اعمال و آداب وداع با 
ماه رجب تنها به خواندن ادعیه و نماز خلاصه نمی‌شود 
بلکه طیف وسیعی از اعمال مختلف را می‌توان در کتب 
دینی مشاهده کرد که فرد، بسته به توانایی خود می‌تواند 
به انجام آن‌ها بپردازد. میرزا جواد آقای ملکی تبریزی در 
کتاب خود به ذکر کارگشایی برای این روزها اشاره کرده 
و آورده است: »امن یجیب المضطر اذا دعاه و یکشف 
السوء؛ ای کسی که وقتی او را بخوانند بیچارگان را اجابت 
کرده و گرفتاریشان را برطرف می‌کند«. توصیه به تکرار 
این ذکر به این دلیل است که خداوند متعال »کریم 
العفو« است و »کریم العفو« را به کسی که گناهان را 
بخشیده و آن‌ها را تبدیل به چند برابر نیکی می‌کند 
تعبیر کــرده‌انــد. در ایــن روزهـــا خــوب اســت در مقابل 
خداوند عالم با حالت فروتنی و تواضع، آداب آن را 
رعایت کنیم و واقف باشیم ما در برابر عظمت خالق، بنده 
کوچکی هستیم که سر تسلیم فرود آورده و احتیاج و نیاز 
خود را در برابر بی‌نیازی و غنای خالق عرضه می‌کنیم. 
همچنین با در نظر گرفتن حسن ظن به آنچه خداوند 
برایمان مقدر کرده از درگاه الهی درخواست لطف و عفو 
کنیم و با شکر تجربه دوباره ماه مبارک رجب بخواهیم در 
این ماه بخشوده شویم و فرصت دوباره‌ای برای زیست 

در این ماه در سال آینده داشته باشیم.

I 10842 شــماره I ســال ســی و نهــم I 2026 14 ژانویــه I 1447 24 رجــب I 1404 چهارشــنبه 24 دیI

رواق کتاب

مروری بر دو کتاب »مکتب سلیمانی« و »شرح دلبری« که 
به همت مؤسسه جوانان آستان قدس رضوی به چاپ رسید

شهیدی که عزیز ملت ایران بود
الهه ضمیری  راز شهید سلیمانی چه بود که این‌همه دل 
برد و عزیز همه ملت ایران بود و تا این اندازه اثرگذار شد؟  قرار 
است در دو کتاب »مکتب سلیمانی« و »شرح دلبری« که به 
همت کارگروه محتوایی مؤسسه جوانان آستان قدس رضوی 

به چاپ رسیده، پاسخ این پرسش را بیابیم.

آنچه حاج‌قاسم را شهید سلیمانی کرد■
حتماً در زندگی‌های بعضی شهیدان رازی در میان بوده که 
خاص‌ترشان کرده است. کتاب روان و خوش‌خوان »مکتب 
سلیمانی«، از »آنچه حاج ‌قاسم را شهید سلیمانی کرد« 
پرده برمی‌دارد و درباره اوج کمال انسان در تعالیم پیامبران 
و نیز توحید و اخلاص و جهاد اکبر در کلام امام‌ خمینی)ره( 
صحبت مــی‌کــنــد؛ شــهــادت را بــه جــای هـــدف، یــک ابــزار 
برمی‌شماردَ و وظیفه امروز ما را شرح می‌دهد. این کتاب 
که به قلم  کارگروه محتوایی مؤسسه جوانان آستان قدس 
رضوی تولید شده به سراغ پرسشی بنیادین می‌رود. اینکه 
شهیدان فراوان‌اند اما چرا حاج قاسم‌ها کم‌اند؟ نویسندگان 
در این کتاب تلاش کرده‌اند راز اثرگذاری شهید حاج قاسم 
سلیمانی را کشف کنند. رازی که در میدان نبرد، سلوک 
فردی، توحید، اخلاص، ولایت‌مداری و جهاد اکبر ریشه 
دارد. کتاب »مکتب سلیمانی« شهادت را ابزاری می‌داند 
در مسیر کمال انــســان، مسیری کــه از خــودســازی آغــاز 
شده و به مسئولیت اجتماعی ختم می‌شود. نقطه قوت 
کتاب، نگاه تربیتی و زمان‌بندی آن است. مخاطب، به‌ویژه 
نوجوان و جــوان، با متنی مواجه است که وظیفه امــروز را 
روشن می‌کند.  این کتاب می‌پرسد »حالا که راز سلیمانی 
شدن را فهمیدیم، سهم ما چیست؟« و در ادامه کتاب با 
روایت‌های خواندنی از زندگی شهید سلیمانی و 20 شهید 
والا مقام دیگر، این مکتب را عینی می‌کند. اینجا دیگر 
قهرمان‌ها از قاب اسطوره‌ای بیرون می‌آیند و به الگوهایی 
دست‌یافتنی تبدیل مــی‌شــونــد. هــمــان انــســان‌هــایــی که 
می‌توان شبیه‌شان شد اما اگر بتوانیم راهشان را بشناسیم.

ارتباط با نسل امروز، موفقیتی روشن■
 این کتابِ ۲۷۸صفحه‌ای، پس از کشف شدن راز ویژه شدن 
شهید سلیمانی برای خواننده‌هایش، جلوه‌های این راز را 
در روایت‌هایی خواندنی و شیرین از گوشه‌هایی از زندگیِ 
او و 20 شهید دیگر به تصویر می‌کشد تا دید جامع‌تری به 
موضوع شهادت پیدا کنیم، وظیفه امروزمان را بشناسیم و 
با این شناخت تازه، بتوانیم بهتر و سریع‌تر از پیش، رهسپار 
مسیر شبیه شدن به شهیدان باشیم. نکته قابل توجه اما 
استقبال خوب مخاطبان  از این اثر است که سبب شده این 
کتاب در فاصله زمانی کوتاهی به چاپ پنجاه و دوم برسد 
که نشانه‌ای روشن از موفقیت در برقراری ارتباط با نسل 

امروز است.

شرحی از منشور عشق■
شهید قاسم سلیمانی نشان داد دستش از سردار قاسم 
سلیمانی باز‌تر است و بیش از او می‌تواند مرز‌های انسانیت 
را از یوغ تجاوز نا‌اهلان و دشمنان توحید و ولایت رهایی 
بخشد. حاج قاسم بعد از شهادت، بیشتر و پر‌توان‌تر از 
قبل، به فتوحات خود ادامــه داد و فضایی در کشور پدید 
آورد که عطر توحید و وحدت آن تا سالیان سال در مشام 
امت‌های مسلمان و بیدار باقی خواهد ماند. درست 40 
روز پس از آغــاز عملیات بــزرگ سپهبد شهید سلیمانی، 
حاج قاسم یکی از مهم‌ترین اهداف خود را نشانه می‌گیرد. 
چهلم حاج قاسم، موعد قرائت وصیت مردی می‌شود که 
اکنون، پس از دفاع از در و دیوار حرم مطهر علوی و حسینی 
و زینبی، توفیق دفاع از حقیقت ولایت امیر‌‌المؤمنین)ع( 
را پیدا کرده و طائف حرم عشق گشته است.حاج قاسم با 
وصیت خویش نشان داد هنوز زنده است، نفس می‌کشد و 
بیش از پیش با دستان ساده و پر‌توان خویش، بر سر یتیمان 
وادی عشق دست کشیده و نزد خداوند خود با ندای ياَ ليَتَْ 
قوَمْيِ يعَلْمَوُنَ آنان را شفاعت می‌کند! کتاب »شرح دلبری« 
که به قلم کارگروه محتوایی مؤسسه جوانان آستان قدس 
رضوی  با محوریت شرح و تفسیر وصیت‌نامه شهید سردار 
حاج قاسم سلیمانی نگاشته شده، تلاش می‌کند لایه‌های 
پنهان‌تر اندیشه و سلوک این شهید بزرگوار را آشکار کند. 
وصیت‌نامه‌ای که در چهلم حاج قاسم قرائت شد در این 
کتاب »منشور عشق« معرفی می‌شود. متنی زنده که هنوز 
نفس می‌کشد و مخاطب را به تأمل و بازخوانی دعوت 

می‌کند.

گریزی بر اندیشه‌ای والا■
وصیت حاج قاسم، تحفه‌ای بود برای تمام آنانی که توفیق 
پیدا کردند یک اربعین در سوز عشق وصال ذوب شوند و در 
کنار غم قاسم سلیمانی، به سرفرازی »مکتب سلیمانی« 
بیندیشند و در آن وادی قدم گذارند. در این اثر سعی شده 
با نگاهی گــذرا به وصیت‌نامه حاج قاسم که در حقیقت 
ــدادگــی و انسانیت اســـت، گــریــزی به  منشور عــشــق، دل
اندیشه‌های والای او بزنیم و از روزنه فهم بهتر غزل عاشقانه 

او، توشه‌ای برای اعتلای مکتب سلیمانی برداریم.

وی
ض

س ر
عک

 - 
دی

شه
 م

واد
ج

مد‌
ح

 م


