
33
WWW.QUDSONLINE.IR

مریم احمدی شیروان   ‌ماه شعبان فرصتی برای تعمق 
در مفهوم »انتظار« است؛ مفهومی که برای تبدیل شدن 
به یک راهبرد فکری، نیازمند چارچوبی دقیق و مبتنی 
بر منابع اصیل است. اینجاست که پرسشی بنیادین 
مطرح می‌شود: برای شناخت حقیقی آخرین ذخیره 
الهی و ویژگی‌های دولت کریمه او به کدام نقشه راه باید 
رجــوع کــرد؟ در میان میراث گرانسنگ اهل‌بیت)ع(، 
زیارت جامعه کبیره به عنوان منشور جامع امام‌شناسی، 
ظرفیتی منحصربه‌فرد دارد. در ادامــه به ایــن پرسش 
مــی‌پــردازیــم که چگونه مــی‌تــوان ایــن متن شریف را نه 
صرفاً به عنوان یک دعــای عبادی، بلکه به‌ مثابه یک 
سند راهبردی و ابزار شناخت برای رمزگشایی از اصول 
اندیشه مهدوی بازخوانی کرد. برای بررسی این رویکرد، 
از دیدگاه‌های حجت‌الاسلام والمسلمین دکتر حامد 
شاهرخی، کارشناس پژوهشکده مهدویت و آینده‌پژوهی 

بهره گرفته‌ایم.

»بقیةالله«؛ نخستین کلیدواژه مهدوی در منشور ■
امام‌شناسی 

‌دکتر شاهرخی به جایگاه بی‌بدیل زیارت جامعه کبیره 
در ترسیم نقشه راه مهدویت اشــاره کــرده و می‌گوید: 
برای فهم عمیق مهدویت باید به متون مادر و بنیادین 
رجــوع کــرد. زیــارت جامعه که در اوج خفقان عباسی 
و در شرایطی کــه حکومت بــه‌شــدت ولادت حضرت 
مهدی)عج( را رصد می‌کرد از سوی امام هادی)ع( صادر 
شد، یک شاهکار است. امام با بهره‌گیری از قالب دعا 
و زیــارت، یک دوره کامل امام‌شناسی و به‌ویژه، خطوط 
اصلی اندیشه مهدویت را برای شیعیان ترسیم کردند. 
َّةُ  ــارت با معرفی امــام عصر)عج( با عنوان »بقَیِ ایــن زی
ــاَمُ علَىَ الْئَـِـمَّــةِ  اللهِ« آغــاز می‌کند و می‌فرماید: »الــسَّ
َّهِ«. این لقب، برگرفته از قرآن و دارای  َّةِ الل الدُّعاَةِ... وَ بقَیِ
بار معنایی عمیقی است. مرحوم شیخ صدوق در کتاب 
»کمال‌الدین« نقل می‌کند نخستین آیه‌ای که حضرت 
قائم)عج( هنگام قیام تلاوت می‌فرمایند، آیه ۸۶ سوره هود 
َّهِ خیَرٌْ لکَمُْ إنِْ کنُتْمُْ مؤُمْنِیِنَ«. سپس  َّتُ الل است: »بقَیِ
َّهِ فیِ أرَضِْهِ وَ خلَیِفتَهُُ وَ حجَُّتهُُ  َّةُ الل می‌فرمایند: »أنَاَ بقَیِ
علَیَکْمُْ«؛ من بقیة الله در زمین و جانشین و حجت او 

بر شما هستم.
وی اضافه می‌کند: زیارت جامعه از همان ابتدا، هویت 
امــام زمان)عج( را به عنوان تنها بازمانده حجت‌های 
الهی و تحقق‌بخشنده وعده قرآن تثبیت می‌کند و به 
ما می‌آموزد ایشان تجلی اسم »باقی« خداوند روی 

زمین هستند.
‌

یک منشور اعتقادی برای دوران غیبت■
‌‌ایــن کارشناس پژوهشکده مهدویت و آینده‌پژوهی 

با اشــاره به هوشمندی امــام هـــادی)ع( در آمــاده‌ســازی 
شیعیان بـــرای دوران غیبت مــی‌گــویــد: در آن شرایط 
امنیتی شدید، امام نمی‌توانستند به صراحت از غیبت 
امام دوازدهــم سخن بگویند. از این رو، این مفهوم را به 
شکلی هوشمندانه در متن زیارت گنجاندند. در فرازی 
می‌خوانیم: »مؤُمْنٌِ بسِِرِّکمُْ وَ علََنیِتَکِمُْ وَ شَاهدِکِمُْ وَ 
غاَئبِکِمُْ«. زائر با این عبارت، ایمان خود را نه تنها به امامان 
حاضر )شاهد( بلکه به امام »غایب« نیز اعلام می‌کند. 
این عبارت، یک کدواژه دقیق برای تثبیت اعتقاد به امامی 
است که حضور دارد، اما از دیدگان پنهان است. او ما را 
می‌بیند و می‌شناسد، اما ما او را نمی‌شناسیم. این فراز، 
درواقع جامعه شیعه را برای ورود به سخت‌ترین دوران 
تاریخی خود، یعنی عصر غیبت آماده می‌کرد و به آن‌ها 
می‌آموخت ایمان به غیب، بخشی جدایی‌ناپذیر از نظام 

اعتقادی آن‌هاست.
حجت‌الاسلام شاهرخی مــی‌افــزایــد: ایــن زیـــارت تنها 
به اعــام ایمان اکتفا نمی‌کند، بلکه افق آرزوهــای یک 
منتظر واقعی را نیز ترسیم می‌کند. وقتی زائر می‌گوید: 
»منُتْظَرٌِ لِمَرْکِمُْ مرُتْقَبٌِ لدَِولْتَکِمُْ« این صرفاً یک جمله 
خبری نیست، بلکه انشای یک فرهنگ و یک سبک 
زندگی است. »انتظار فرج« که در روایــات ما از برترین 
اعمال شمرده شــده، در این عبارت تبلور یافته است. 
ْـــورَعَُ وَ  امــام صــادق)ع( می‌فرمایند: »مِــنْ دیِــنِ الْئَـِـمَّــةِ ال
برِْ«)بحارالأنوار، ج۵۲،  ْــفـَـرجَِ باِلصَّ َّــةُ... وَ انتْظِاَرُ ال ْــعـِـف ال
ص۱۲۲(. این انتظار، به معنای چشم‌به‌راه بــودن برای 
تحقق »دولـــت« اهــل‌بــیــت)ع( اســت؛ دولتی که پایان 
تمام بی‌عدالتی‌هاست و این امید، جامعه را پویا و زنده 

نگه می‌دارد.

‌آرزوی مشارکت در دولت کریمه■
‌این استاد حوزه و دانشگاه با بیان اینکه زیارت جامعه، 
سطح آرزوهــای منتظران را ارتقا می‌دهد، می‌گوید: این 
ــارت به ما یــاد می‌دهد منتظر، فقط یک تماشاچی  زی
ــت کریمه  نیست، بلکه آرزومــنــد ایــفــای نقش در دول
است. در فرازی شگفت‌انگیز می‌خوانیم: »وَ یجَعَْلنَیِ 
َّنُ  َّکُ فیِ دوَلْتَکِمُْ وَ یشَُرَّفُ فیِ عاَفیِتَکِمُْ وَ یمُکَ ممَِّنْ... یمُلَ
َّامکِمُْ«. زائر از خداوند می‌خواهد او را از کسانی  فیِ أیَ
قــرار دهــد کــه در دولــت اهــل‌بــیــت)ع( بــه فــرمــانــروایــی و 
حکمرانی می‌رسد، در دوران استقرار حکومتشان گرامی 
داشته می‌شود و در روزگارشان به عزت و جایگاه رفیع 
دست می‌یابد. این نشان می‌دهد انتظار، یک فرایند 
مبتنی بر خودسازی و کسب شایستگی برای پذیرش 
مسئولیت‌های بزرگ در حکومت عدل جهانی است. 
این آرزو با شوق دیــدار نیز همراه می‌شود: »وَ تقَرَُّ غدَاً 

برِؤُیْتَکِمُْ«.
وی در ادامــه به یکی دیگر از اصول اعتقادی شیعه که 
در این زیارت بر آن تأکید شده اشاره کرده و می‌افزاید: 
اعتقاد به »رجعت« یکی از باورهای قطعی ماست که در 
جای‌جای این زیارت با عباراتی یقینی بیان شده است. در 
یک فراز می‌خوانیم: »مؤُمْنٌِ بإِیِاَبکِمُْ مصَُدِّقٌ برِجَعَْتکِمُْ«. 
این دو جمله صرفاً برای تأکید نیست؛ بلکه بیانگر دو 
وجــه از یک حقیقت اســت: ایمان به بازگشت شما و 
تصدیق قطعی وقوع آن. این زیارت در فرازهای دیگری 
نیز با عباراتی چون »وَ یکَرُُّ فیِ رجَعَْتکِمُْ« )در رجعت شما 
بازگردد( و »وَ أحَیْاَنیِ فیِ رجَعَْتکِمُْ« )مرا در رجعت شما 
زنده گرداند( این اصل اعتقادی را به عنوان یک آرزوی 

دست‌یافتنی برای منتظران ترسیم می‌کند.

‌دستاوردهای شگرف سپیده‌دم ظهور■
‌استاد شاهرخی با تحلیل فــرازهــای پایانی زیـــارت، به 
تبیین دســتــاوردهــای حکومت مــهــدوی مـــی‌پـــردازد و 
می‌گوید: این زیــارت، چشم‌انداز روشنی از جهان پس 
از ظهور ارائــه می‌دهد. نخستین و مهم‌ترین رهــاورد، 
َّى  احیای دین حقیقی است. در متن زیارت آمده: »حتَ
َّهُ تعََالىَ دیِنهَُ بکِمُْ«. با گذشت زمان و فعالیت  یحُیْیَِ الل
تحریف‌کنندگان، چهره دین غبارآلود می‌شود. ظهور 
حضرت مهدی)عج( به معنای زدودن این غبارها و احیای 
کتاب خدا و سنت پیامبر)ص( در کامل‌ترین شکل آن 
است. این همان وعده قرآن در آیه ۵۵ سوره نور است 
که می‌فرماید خداوند به مؤمنان و صالحان وعده داده 
آن‌ها را خلیفه زمین کند و دینی را که برایشان پسندیده، 
ِّننََّ لهَمُْ دیِنهَمُُ  برایشان تمکین و استقرار بخشد: »وَ لیَمُکَ

َّذیِ ارتْضَى‌ لهَمُْ«. ال
‌این کارشناس مهدویت به یکی دیگر از دستاوردهای 
ظهور اشــاره کــرده و می‌افزاید: دومین رهــاورد، نورانی 
شدن زمین به نور امام است. در زیارت می‌خوانیم: »وَ 
أشَْرقَتَِ الْرَضُْ بنِوُرکِمُْ«. این عبارت، تفسیری دقیق 
َــتِ  از آیه ۶۹ ســوره زمر است که می‌فرماید: »وَ أشَْــرقَ
ِّها«. امام صــادق)ع( در تفسیر این آیه  الْرَضُْ بنِوُرِ ربَ
می‌فرمایند: »ربَُّ الْرَضِْ یعَنْیِ إمِاَمَ الْرَضِْ«؛ پروردگار 
زمین، یعنی امام آن. سپس توضیح می‌دهند: در زمان 
قیام قائم)عج(، مردم از نور خورشید و ماه بی‌نیاز شده 
و از نور امام بهره‌مند می‌شوند )تفسیر الصافی، ج۴، 
ص۳۳۱(. این یک تحول وجــودی و کیهانی است که 
نشان می‌دهد حضور کامل امــام، منشأ نور و حیات 

برای کل عالم خواهد بود.
‌

تحقق نهایی عدالت الهی■
‌حــجــت‌الاســام شاهرخی در نهایت بــه جامع‌ترین 
ــاره کــرده و می‌گوید:  دســتــاورد حکومت مــهــدوی اشـ
غایت تمام این تحولات، برپایی عدالت فراگیر است. 
زیارت جامعه این حقیقت را با تعبیری بسیار عمیق 
بیان می‌کند: »وَ یظُهْرِکَمُْ لعَِدلْهِِ«. خداوند شما را برای 
)اجرای( عدالتش آشکار می‌کند. این بدان معناست که 
ظهور حضرت مهدی)عج( صرفاً اجرای عدالت توسط 
یک فرد صالح نیست، بلکه تجلی و ظهور کامل صفت 
عدل الهی در جهان هستی است. آن حضرت، آینه 
تمام‌نمای عدالت خداوند اســت و حکومت ایشان، 
آخــریــن و کامل‌ترین صحنه‌ای اســت کــه خــداونــد از 
عدالت خــود روی زمین به نمایش خواهد گذاشت. 
بنابراین، زیارت جامعه کبیره فراتر از یک متن عبادی، 
یــک دایــره‌الــمــعــارف اعــتــقــادی اســت کــه بــه منتظران 
می‌آموزد برای چه آینده‌ای چشم‌انتظار باشند و خود را 

برای تحقق آن آماده کنند.

در ایام پربرکت ماه شعبان، ابعاد مهدوی متقن‌ترین متن زیارتی شیعه را به مثابه یک نقشه راه واکاوی می‌کنیم

زیارت جامعه؛ منشور اعتقادی برای فهم دوران ظهور

پای منبر

در جست‌وجوی گشایش و آرامش پای منبر علما 

دردم از حد رفت درمانی فرست 
ریحانه عامل نیک       همه بالا و پایین جهان هستی 
را نگاه کنیم لابــد بی‌دردترین مــوجــودات، سنگ‌ها 
هستند، اما همین سنگ هم دربرابر تغییرات محیط 
زیستش تحت تأثیر قرار گرفته و گاه آن‌قدر دگرگون 
می‌شود که می‌شکند. این نکته می‌تواند اشارتی برای 
ما باشد که هیچ موجودی در جهان، پیوسته در راحتی 
و آرامش نیست. در روایتی آمده است از پیغمبر)ص( 
پرسیدند: چه چیزی محال است و ایشان در جواب 
فرمود: راحتی محض در دنیا آفریده نشده است. »که 
ما انسان را به حقیقت در رنج و مشقت آفریدیم«)آیه 
4 ســوره بلد(. با وجــود اطــاع از ایــن کیفیت زندگی 
دنیایی ما بشر سرگشته، نه تنها در دنیا از جانب 
پروردگار بی‌پشت و پناه رها نشده‌ایم که راه نجات و 
دستاویز خروج از بلا نیز با معارف الهی و آموز‌های دین 
پیش روی ما قرار گرفته است. برای آشنایی بیشتر با 
این آموزه‌ها به سراغ منبر علما رفته‌ایم، باشد که با یاد 

خدا دل‌هایمان آرام گیرد.

درمان درد‌ها با کلید قرآن ■
استاد انصاریان در سخنرانی خود بــرای مبارزه با 
درد و اندوه به سراغ نسخه قرآن کریم رفته است. 
نسخه‌ای که خلاصه‌ای از آن را در ادامه می‌خوانیم: 
»قــرآن کریم بــرای درمــان بسیاری از دردهــا، مردم 
را بــه فکر کــردن دعــوت می‌کند و آن را راهــی بــرای 
رسیدن به درک توحید و معارف مهمی می‌داند که 
در محور توحید قرار دارد؛ در نتیجه، هر کسی که 
از راه اندیشه به توحید و معارفی برسد که در حول 
محور توحید اســت، به بسیاری از واقعیات عالی 
عالمَ رسیده است و آن کس که به واقعیات عالم 
برسد، از رشد و کمالی که قرآن می‌فرماید برخوردار 
می‌شود؛ در نتیجه، وجود او، هم برای خودش و هم 
بــرای دیگران به بهترین منبع خیر تبدیل خواهد 
شــد... یک سلسله روایـــات بسیار مهمی در باب 
اندیشه هست که از بهترین روایات مکتب ماست. 
شما نمی‌توانید در هیچ یک از فرهنگ‌های جهان، 
نمونه این مطالب را دربــاره اندیشه پیدا کنید. در 
روایتی از امیرالمؤمنین)ع( می‌خوانیم: »إنّ التفکر 
یدعوا إلی البر والعمل به« )الکافی، ج2، ص55(. 
اندیشه و فکر، نتیجه‌اش این است که انسان را با 
همه نیکی‌ها آشنا می‌کند و دل انسان چون به‌طور 
فطری عاشق پاکی‌ها و نیکی‌هاست، اندیشه انسان 

را به آگاه شدن به نیکی‌ها و عمل کردن به آن‌ها وادار 
می‌کند. در حقیقت، امیرالمؤمنین)ع( اندیشه 
را ریشه عمل به تمام نیکی‌ها می‌د‌اند؛ بنابراین، 
فکر در جاهای فراوانی افراد و گروه‌ها را نجات داده 
است. »سئل عیسی من أفضل الناس؟ قال: من کان 
منطقه ذکرا و صمته فکرا و نظره عبرة«)مجموعه 
250( از حــضــرت عیسی پرسیدند  1، ص ورام، ج
چه کسی بهترین مــردم اســت؟ پاسخ داد: کسی 
که سخنش چــراغ راه و مشکل‌گشاست و رنج‌ها 
را درمــان کــرده، مــردم را از ناراحتی نجات می‌دهد 
و سکوتش هــم فکر اســت و نــگــاه کــردنــش عبرت 

گرفتن«. 
حجت‌الاسلام انصاریان )1399/08/10(

ذکر و انفاق؛ کلیدی برای دوری از گرفتاری■
گاه در میان گرفتاری، دنبال راه حل‌های فوری فوتی 
هستیم. نسخه‌ای که هم گره از کارمان باز کند و هم 
اندوه را از دلمان ببرد. بزرگان دین بر پایه آموز‌ه‌های 

ــد.  ــرای ایــن اوقـــات هــم توصیه‌هایی دارن مذهبی ب
»سه چیز برای حل معضلات و گرفتاری خیلی مؤثر 
است: اولی، كشتن گوسفند است؛ كسانی كه تمكن 
ــد، گوسفند ذبح كنند و به فقرا بدهند.  مالی دارن
كشتن گوسفند و قربانی كــردن خیلی از بلاها را 

دفع می‌كند.
دومـــی، حدیث كساست؛ »و ادفــعــوا أمـــواج البلاء 
بالدعّاء«، پیامبر اكرم )ص( چندبار قسم خوردند اگر 
كسی این حدیث را بخواند، اگر غمگین باشد، غمش 
برداشته شده و صاحب حاجت، حاجتش برآورده 
می‌شود.سومی، 14هــزار مرتبه صلوات فرستادن 
ــزار مرتبه را چند نفر یــا در چند  اســت؛ حــالا 14هـ

جلسه بفرستند فرقی نمی‌كند.
ذكر صلوات برای اموات خیلی خاصیت دارد. گاهی 
من برای اموات صلوات هدیه می‌كنم و اثرات عجیبی 
ــردی بــه چند نــوع عــذاب  ــدم ف هــم دیـــدم. خــواب دی
گرفتار است، مقداری صلوات برایش هدیه كردم، 
دوباره در خواب دیدم الحمدلله صلوات‌ها او را نجات 

داده‌اند. كسی می‌گفت: مادرم چند سال قبل مرده 
بود، یک شب خوابش را دیــدم، گفت: پسرم! هیچ 
چیزی مثل صلوات روح من را شاد نمی‌كند؛ بهترین 

هدیه كه به من می‌دهی، این ذكر است«. 
ــوان الله تعالی علیه(/  آیـــت‌الله بهاءالدینی )رضــ

برگرفته از كتاب آیت بصیرت و نردبان آسمان

10 راهــکــاری که اهــل بــیــت)ع( بــرای درد و رنــج ارائــه ■
داده‌اند

نسخه‌هایی هستند کــه وقــتــی طــولانــی و مفصل 
می‌شوند برای ما انسان‌های عصر سرعت، آدم‌های 
اســکــرول کــردن و هــر چــه خلاصه‌تر بهتر، دشــوار 
می‌شوند. بــرای همین است که همیشه به دنبال 
کوتاه‌ترین راه و نزدیک‌ترین مقصدیم. شاید با 
توجه به همین ویژگی مــا، اهــل‌بــیــت)ع( گــاه پیش 
روی ما نسخه‌های چکیده و فشرده گذاشته‌اند. 
حجت‌الاسلام رفیعی در سخنرانی خود به بیان یکی 
از این راهکارهای خلاصه شده و مرحله‌ای پرداخته 
که در ادامــه آن‌هــا را با هم مــرور می‌کنیم. »گاهی 
انسان در زندگی دچار غم و اندوه می‌شود. عوامل 
غم و انــدوه گاهی به دســت خــود انسان و گاهی از 
دست انسان خارج است. به صورت کلی 10 راهکار 
بــرای مقابله با غم در روایــات ما آمــده اســت.۱. یاد 
خدا: هر کسی از یاد خدا غافل شود زندگی سختی 
ــادق)ع(  خــواهــد داشـــت. ۲. یقین و رضـــا: امـــام صـ
فرمودند: »خداوند از روی عدالت، حکمت و علم 
خــود، آرامــش و شــادی را در یقین و رضــا قــرار داده 
 اســت«. این یعنی انسان به خداوند اعتماد کند. 
۳. پرهیز از جزع و شکوه: امیرالمؤمنین)ع( فرمودند: 
»از جــزع و شکوه بپرهیزید؛ زیــرا ایــن صفت برای 
انسان غم و اندوه می‌آورد«.۴. زهد و امیری بر دنیا 
و عدم وابستگی به دنیا. ۵. قناعت: امام صادق)ع( 
فرمودند: »هر که قانع باشد به آنچه خداوند به او 
ــدوه آرام می‌شود«.  عنایت کــرده اســت، از غم و ان

۶. پناه بردن به خداوند از غم و اندوه. ۷. استغفار: 
رسول خدا)ص( فرمودند: »کسی که غم و اندوهش 
زیاد می‌شود فــراوان استغفار کند«.۸. نماز شب: 
»در روایت داریم نماز شب چهره را زیبا کرده و غم 
را از بین می‌برد«.9. توکل به خداوند. ۱۰. ادعیه و 

اذکاری که برای برطرف کردن غم و اندوه است«.
حجت‌الاسلام دکتر رفیعی )1399/09/13(

I 10854 شــماره I ســال ســی و نهم I 2026 29 ژانویه I 1447 9 شــعبان I 1404 پنجشــنبه 9 بهمنI

خبر

مدیر فرهنگی مدرسه عالی فقاهت عالم آل‌محمد)ع(:

 طرح »میهمان بهشت« 
بستری برای زیست متعالی و نشاط علمی 

خانواده طلاب است
طرح »میهمان بهشت« تابستان ۱۴۰۴ با مجموعه‌ای متنوع از 
کارگاه‌های خلاقیت، آموزه‌های دینی و مهارت‌های نوین رسانه‌ای، 
از خانواده‌های طلاب در مدرسه عالی فقاهت عالم آل‌محمد)ع( 

میزبانی کرد.
به گزارش آستان‌نیوز، حجت‌الاسلام‌والمسلمین محمد فخر اکبری با 
اشاره به فلسفه برگزاری این دوره‌ها اظهار کرد: مدرسه عالی فقاهت 
عالم آل‌محمد)ع( که از مراکز پیشرو و فعال در عرصه دروس خارج 
فقه، اصول و دانش‌های تخصصی است، در کنار رسالت‌های علمی و 
پژوهشی خود، نگاه ویژه‌ای به مقوله خانواده دارد. وی افزود: در همین 
راستا، طرح »میهمان بهشت« با هدف ایجاد محیطی آرام برای 
فعالیت علمی طلاب و فراهم‌آوردن بستری برای تربیت سالم فرزندان 

و زیست متعالی همسران ایشان طراحی شده است.
حجت‌الاسلام‌والمسلمین فخر اکبری ادامه داد: برنامه‌های فرهنگی 
مدرسه ازجمله طرح میهمان بهشت با نگاه تبیینی به ضرورت تقویت 
نهاد خانواده تدوین شده است و ما معتقدیم در کنار علم‌آموزی و 
تحقیق، نباید به مسائل خانواده بی‌اعتنا بود؛ چرا که ایجاد آرامش در 
محیط خانه، مستقیماً بر موفقیت تحصیلی و پژوهشی طلاب اثرگذار 

است و از بروز چالش‌های پیرامونی پیشگیری می‌کند.
مدیر فرهنگی مدرسه عالی فقاهت عالم آل‌محمد)ع( با تأکید بر اینکه 
این اقدامات فرهنگی برای خانواده‌های طلاب شاغل در مدرسه و در 
حاشیه فعالیت‌های اصلی علمی است، افزود: در این طرح تلاش شده 
با ارائه آموزش‌های کاربردی، به تربیت سالم فرزندان و توانمندسازی 
همسران طلاب کمک شود. محوریت این برنامه‌ها بر انس با کلام وحی 
استوار بوده و دوره‌های متنوع قرآنی در سطوح روخوانی، روان‌خوانی و 
همچنین کلاس‌های احکام و مداحی برای این عزیزان دایر است. وی 
به بخش مهارتی این طرح اشاره کرد و گفت: برای تقویت بنیه اقتصادی 
و مهارتی خانواده‌ها، کارگاه‌های هنری تخصصی نظیر چــادردوزی، 
دوخت سرویس آشپزخانه، نمددوزی، کیف‌سازی، جواهردوزی و 
گلدوزی پیش‌بینی شده است. همچنین در بخش هنر‌های تجسمی 
و رسانه‌ای، دوره‌هــای نقاشی، خط تحریری، سواد رسانه و ساخت 
کلیپ در دستور کار قرار دارد تا اعضای خانواده طلاب از دانش‌های 

روز نیز بهره‌مند باشند.
حجت‌الاسلام‌والمسلمین فخر اکبری توجه به سلامت روانی و ارتباط 
با طبیعت را از دیگر ویژگی‌های این طرح دانست و خاطرنشان کرد: 
برگزاری کارگاه‌های باغچه خانگی و آموزش نگهداری از گیاهان، در کنار 
فعال‌سازی واحد مهدکودک برای رفاه حال والدین، همگی در راستای 
ایجاد همان محیط آرامی است که برای رشد معنوی و علمی به آن نیاز 
داریم. وی در پایان تأکید کرد: مدرسه عالی فقاهت با وجود تمرکز بر 
فقه و اصول، صیانت از جایگاه خانواده را بخشی از وظایف فرهنگی 
خود می‌داند تا طلاب در بستری پویا و خانواده‌محور به تحصیلات 

تخصصی خود ادامه دهند.

 برگزاری نشست‌های »گفتمان نماز« 
در مرکز تخصصی نماز حرم مطهر رضوی

مرکز تخصصی نماز حرم مطهر رضوی با هدف ترویج فرهنگ اقامه نماز 
و ارتقای سطح معرفت دینی زائران، سلسله‌نشست‌های »گفتمان 
نماز« را در شبستان آیت‌الله نهاوندی)ره( مسجد جامع گوهرشاد 

برگزار می‌کند.
به گزارش آستان نیوز، نشست‌های »گفتمان نماز« به همت اداره اقامه 
نماز حرم مطهر رضوی و با حضور اساتید برجسته حوزه و دانشگاه، 
همه‌روزه به‌جز جمعه‌ها، پس از اقامه نماز جماعت ظهر و عصر از 

ساعت ۱۲:۳۰ برگزار می‌شود.
در این نشست‌ها موضوعاتی همچون »نقش نماز در بهبود کیفیت 
زنــدگــی«، »نماز و مسیر تقویت اعــتــقــادات«، »بــررســی تطبیقی 
اعتقادات و عبادات«، »اهمیت و روش‌های بهبود قرائت نماز« و »نماز 

در آینه احکام« مورد بحث‌وبررسی قرار می‌گیرد.
بر اســاس این گــزارش، در پایان هر جلسه، از مباحث مطرح‌شده 
پرسشی طرح و به نفرات برگزیده، هدایای متبرک رضوی اهدا خواهد 
شد. گفتنی است، این نشست‌ها در راستای تقویت پیوند معرفتی 
زائران با فریضه نماز و بهره‌مندی هرچه بیشتر آنان از ظرفیت‌های 

معنوی حرم مطهر رضوی تدارک‌دیده‌شده است.

همایش بزرگ اقامه‌کنندگان نماز جماعت 
در حرم مطهر رضوی برگزار می‌شود

همایش بزرگ اقامه‌کنندگان نماز جماعت در حرم مطهر حضرت 
رضا)ع( با هدف تبیین جایگاه نماز جماعت و ارتقای کیفیت اقامه نماز 

در این آستان مقدس، برگزار می‌شود.
بــه گـــزارش آســتــان نــیــوز، حجت‌الاسلام‌والمسلمین محمدرضا 
بیناباجی، رئیس اداره اقامه نماز حرم مطهر رضوی با بیان این خبر 
افــزود: همایش بــزرگ اقامه‌کنندگان نماز جماعت در حرم مطهر 
حضرت رضا)ع( با حضور ۵۰۰ نفر از علما، اساتید حوزه و دانشگاه و 
ائمه جماعت مساجد سطح شهر مشهد مقدس و سخنرانی رضا 
خوراکیان، مدیر عالی حرم مطهر، شنبه ۱۱ بهمن‌ ۱۴۰۴ از ساعت 
۹ صبح در سالن نمایشگاه‌ها و همایش‌های آستان قدس رضوی 

برگزار می‌شود.
حجت‌الاسلام‌والمسلمین محمدرضا بیناباجی با اشاره به اهمیت 
نقش نماز جماعت در حیات معنوی حرم مطهر، اظهار کرد: برگزاری 
این همایش فرصتی مغتنم برای هم‌افزایی، تبادل تجربه و تقویت 
جایگاه نماز جماعت به‌عنوان محور اصلی فعالیت‌های عبادی و 

فرهنگی در حرم مطهر رضوی است.
وی افزود: اقامه نماز جماعت در حرم مطهر حضرت رضا)ع( نه‌تنها 
یک فریضه عبادی، بلکه جلوه‌ای از نظم، معنویت و انسجام اجتماعی 
است که روزانه هزاران زائر و مجاور را زیر پرچم بندگی الهی گرد هم 

می‌آورد.
رئیس اداره اقامه نماز حرم مطهر رضوی در ادامه با بیان اینکه این 
همایش با رویکرد آموزشی و انگیزشی برگزار می‌شود، تصریح کرد: 
در این برنامه تلاش شده با تأکید بر نقش مؤثر اقامه‌کنندگان نماز 
جماعت، زمینه ارتقای سطح کیفی اقامه نماز، تعمیق فرهنگ نماز و 

تقویت ارتباط معنوی خادمان با زائران فراهم شود.


